
 
  
 

 
This article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
Copyright © Author(s) 

https://scicarrier.org/cill  
Volume 2, Number 3, December 2025 
Page: 133-143 
https:/doi.10.65808/cill.40  

Menelusur Sejarah, Mengurai Sastra: 
Fungsi Mitos Ajaran Dewa dalam Babad Kayu Salem 

terhadap Kehidupan Manusia 
Aalaa Hilyati 
Universitas Indonesia, Indonesia  
*aalaa9406@gmail.com 
 

Abstract  

Myths are falling out of favor in modern society, as they are seen as irrelevant. To address the 
current perspective, this study aims to describe and interpret various myths about the Gods' 
teachings to humans. Babad Kayu Selem is a historical text that traces the origins of the Pasek 
Kayu Selem family to the sudra or vaishya class. The material object used in this study is 
Babad Kayu Selem, which was translated by I Wayan Wardha in 1989. Three methods are used 
in this study. The first method is data collection through a literature review. The second 
method was data analysis, which was carried out in two stages in this study. First, describing 
various myths of teachings in Babad Kayu Selem. Second, the data, in the form of collected 
myths and teachings, are interpreted using a historical approach, drawing on historical 
literature as interpreted by Kuntowijoyo, and linked to the function of myths based on the 
Human, Myth, and Mythology approach as interpreted by Zeffry. The third method is to present 
the analysis results descriptively. The results of the study, through reading the Babad in 
comprehension and creation modes, show that the myths in Babad Kayu Selem fulfill their 
functions, as reflected in social facts, so they can be said to be part of history and culture that 
influence aspects of human life. In the end, Babad Kayu Selem highlights their enduring 
influence on cultural identity and social values, inspiring current society to understand that 
these narratives can strengthen community ties and foster a sense of belonging.  

Keywords: babad; Bali; myths; literary work; history 
 

PENDAHULUAN 

Dalam masyarakat kontemporer, mitos cenderung semakin dianggap ketinggalan zaman atau 
tidak relevan, kehilangan status dan signifikansinya di hadapan penjelasan ilmiah modern dan 
pemikiran rasional. Persepsi ini bermula dari pergeseran ke arah bukti empiris dan 
kecenderungan untuk mengutamakan pemahaman faktual di atas narasi tradisional. Akibatnya, 
banyak orang cenderung memandang mitos hanya sebagai cerita dari masa lalu tanpa 
menyadari makna budaya, moral, atau sejarah yang lebih dalam yang mungkin disampaikannya. 
Penurunan popularitas ini tidak hanya berkaitan dengan mitos itu sendiri, tetapi juga mencakup 
ajaran dan kebijaksanaan yang terkandung di dalamnya, yang dulunya berharga dalam 
membentuk pengalaman manusia dan identitas komunitas. Penelitian ini bertujuan untuk 
menantang sudut pandang kontemporer ini dengan menggali berbagai mitos dan ajarannya yang 
abadi, menggambarkan relevansi dan signifikansinya dalam konteks masa kini. 

Babad merupakan sastra sejarah yang di dalamnya memuat berbagai informasi sejarah, 
kepercayaan, dan adat-istiadat masyarakat. Sastra sejarah sangat subur pada saat masyarakat 
belum bisa membedakan antara rekaan dengan kenyataan. Menurut Teeuw (via Ratna, 2013), 
kemungkinan lain ada kecenderungan dengan sengaja menjadikannya sebagai fiksi sehingga 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scicarrier.org/cill
https://scicarrier.org/cill/article/view/40


Aalaa Hilyati 

134 | VOLUME 2 (3), 2025 

memiliki nilai magis. Babad sebagai sastra sejarah memuat berbagai informasi sejarah 
(historisitas) yang dikemas dalam unsur-unsur pembentuknya, seperti genealogi, hagiografi, 
wisik-wewaler-wangsit, wahyu, dan mitos-legenda-dongeng. Salah satu babad Bali yang 
memuat unsur-unsur tersebut ialah Babad Kayu Selem.   

Babad Kayu Selem merupakan uraian cikal-bakal keluarga Pasek Kayu Selem yang termasuk 
dalam golongan Waisya atau Sudra di Bali (Wardha, 1989). Awalnya, keluarga Pasek Kayu Selem 
bermukim di sekitar gunung dan danau Batur. Lalu, mereka mendirikan bangunan suci di Desa 
Songan yang disungsung sampai sekarang. Kini bangunan tersebut bernama Pura Tampurhyang 
di Toya Bungkah. Babad Kayu Salem ditulis di atas daun lontar dengan menggunakan bahasa 
Sansekerta yang bercampur dengan bahasa Bali Tengahan. Menurut Wardha (1989) Babad 
Pasek Kayu Selem tersimpan di Desa Songan, Kecamatan Kintamani, Kabupaten Bangli.  Babad 
ini menceritakan berbagai kisah yang menimpa pulau Bali, seperti letusan gunung Tohlangkir 
(Gunung Agung) dan gunung Tampurhyang (gunung Batur). Diceritakan pula kedatangan para 
Dewa dari Jawa ke Bali untuk menciptakan ketentraman dan pengajaran bagi umat manusia.  

Dari beragamnya unsur historis pembentuk babad, mitos merupakan unsur paling dominan 
berkaitan dengan kisah asal-usul golongan sudra dalam Babad Kayu Selem. Mitos tersebut hadir 
bersamaan dengan keyakinan bahwa segala yang ada di bumi lahir berkat kebaikan dan 
kebijaksanaan para Dewa. Misalnya, munculnya Pulau Bali, gunung-gunung, dan pura menjadi 
kisah pembuka dalam Babad Kayu Selem. Hingga kisah berlanjut pada upaya para dewa dalam 
menciptakan manusia dengan tujuan agar ada yang memuja dan berdoa kepada para Dewa serta 
memelihara tempat-tempat suci di Bali. Penciptaan manusia oleh para Dewa secara otomatis 
melahirkan berbagai ajaran-ajaran yang berguna untuk keselarasan hidup manusia hingga 
berkembang menjadi suatu peradaban. Pada beberapa kasus, istilah mitos sering berbaur 
dengan istilah mitologi dan mite. Meskipun begitu, istilah mitos lebih terkesan akrab dalam 
penelitian ini. 

Berdasarkan penjelasan tersebut, muncul berbagai masalah pokok dalam penelitian ini: (1) 
bagaimana mitos-mitos ajaran dihadirkan dalam Babad Kayu Selem; dan (2) bagaimana fungsi 
dari mitos-mitos ajaran tersebut berpengaruh pada kehidupan manusia.  Hasil deskripsi dan 
interpretasi berbagai mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem diharapkan menjadi bukti bahwa 
mitos merupakan fakta sosial dari budaya kolektif masyarakat sehingga bermanfaat bagi aspek 
kehidupan pembaca atau masyarakat Bali saat ini. 

Penelitian Babad Kayu Selem pernah dilakukan oleh I Putu Yudhi Santika Putra, dkk., dari 
Universitas Udayana dengan judul “Babad Pasek Kayu Selem Analisis Struktur”. Penelitian yang 
termuat dalam Jurnal Humanis, Fakultas Ilmu Budaya Unud Vol 16.1 Juli 2016: 130 – 136 
menghasilkan kajian struktur dalam Babad Pasek Kayu Selem, salah satunya analisis Alur/ Plot.  
Di dalam teks Babad Pasek Kayu Selem, alur yang digunakan adalah alur lurus, yakni peristiwa-
peristiwa dalam teks Babad Pasek Kayu Selem itu disusun dari awal, tengah, dan akhir. Terdapat 
delapan insiden dalam Babad Pasek Kayu Selem. Insiden awal saat Bhatara Jagat Karana 
mengutus Hyang bertiga yaitu Mahadewa, Ni Danuh, dan Ghnijaya berstana di Bali (Putra, dkk., 
2016).  

Penelitian mitos dalam babad telah dilakukan oleh Abdul Gani pada 2015 (Program Studi 
Pendidikan Bahasa Indonesia, Universitas Negeri Malang), melalui disertasinya yang berjudul 



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA… 

Crises on Languages and Literature | 135 

“Mitos dalam Babad Songennep”.  Pendekatan semiotika Saussure digunakan sebagai pisau 
analisis. Salah satu hasil penelitian tersebut adalah Babad Songennep  mempunyai fungsi 
kesejarahan. Fungsi ini terdiri dari fungsi kesejarahan yang mengukuhkan raja Sumenep (Gani, 
2015). Selanjutnya, Komang Paramartha dari program studi Sastra Jawa, Universitas Udayana, 
melakukan penelitian dalam paper berjudul “Mitos dan Legenda dalam Babad Pulesari”. Salah 
satu hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa tokoh Sri Masula Masuli dimitoskan sebagai 
seorang raja dari penjelmaan siluman sakti tiada tanding pada zamannya. Setelah melalui 
proses ritual dan pembebasan dosa oleh Hyang Puru, beliau lahir kembali ke dunia dan bertapa 
di lereng gunung Tohlangkir (Paramartha, 2017).  

Berkaitan dengan mitos, Manusia, Mitos, dan Mitologi oleh Zeffry menjadi salah salah satu teori 
yang digunakan oleh Farid Khasani (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah) dalam 
skripsinya yang berjudul “Mitologi Penciptaan Manusia dalam Perspektif Ali Syari’ati”. Salah satu 
hasil penelitian tersebut adalah fenomena Adam merupakan kesiapan Allah dalam memberikan 
amanat-Nya, sebagai khalifah Allah, dan sebagai pengganti hukum-hukum Allah di muka bumi 
(Khasani, 2008).  

Berdasarkan uraian di atas, dapat terlihat bahwa penelitian Babad Kayu Selem baru dilakukan 
melalui pendekatan struktural. Oleh sebab itu, penelitian ini berusaha untuk menyajikan 
kebaruan dengan mendeskripsikan dan menginterpretasikan fungsi mitos dalam Babad Kayu 
Selem berdasarkan pendekatan Manusia, Mitos, dan Mitologi menurut Zeffry.  

KERANGKA TEORI    

Babad atau sastra sejarah memiliki relevansi dengan disiplin ilmu sejarah. Menurut Kuntowijoyo 
(2006) karya sastra sebagai simbol verbal  mempunyai tiga peranan: (1) sebagai cara 
pemahaman (mode of comprehension), (2) cara perhubungan (mode of communication), dan (3) 
cara penciptaan (mode of creation). Dalam kaitannya dengan peristiwa sejarah, Kuntowijoyo 
(2006) lebih lanjut mendeskripsikan bahwa pada dasarnya, objek karya sastra adalah realitas—
apapun yang dimaksud dengan realitas oleh pengarang. Bila realitas tersebut berupa peristiwa 
sejarah, maka karya sastra dapat dikategorikan sebagai: (1) usaha menerjemahkan peristiwa itu 
dalam bahasa imajiner dengan maksud untuk memahami peristiwa sejarah menurut kadar 
kemampuan pengarang, (2) karya sastra dapat menjadi sarana bagi pengarangnya untuk 
menyampaikan pikiran, perasaan, dan tanggapan mengenai suatu peristiwa sejarah, dan (3) 
karya sastra dapat berupa penciptaan kembali sebuah peristiwa sejarah (seperti halnya karya 
sejarah) sesuai dengan pengetahuan dan daya imajinasi pengarang.  

Dalam konteks kajian ini, karya sastra sebagai sejarah dilihat berdasarkan perspektif kedua 
(mode of communication) dan ketiga (mode of creation). Hal itu disebabkan oleh peran babad 
yang merefleksikan pikiran, tanggapan, serta upaya untuk menghadirkan kembali peristiwa 
sejarah sesuai dengan keyakinan pengarang berdasarkan realitas di masyarakat. Keyakinan 
(kepercayaan) tersebut hadir melalui unsur mitos dalam babad. Menurut Kuntowijoyo (2003), 
mitos, legenda populer, konsepsi-konsepsi agama, kepercayaan moral, dan sebagainya, 
mencerminkan fakta sosial.  

Mitologi berasal dari kata Myth yang dapat bermakna cerita atau sejarah yang berisi dongeng, 
legenda mengenai asal-usul kejadian alam semesta dan hubungannya dengan keberadaan 



Aalaa Hilyati 

136 | VOLUME 2 (3), 2025 

manusia (Zeffry, 1998).  Mitologi menjadi ilmu yang mempelajari mite dan mitos yang ada dalam 
suatu masyarakat. Untuk dapat memenuhi tugasnya dalam mengungkapkan sebuah mite atau 
mitos, mitologi membutuhkan peran simbol karena ketiga unsur saling berkaitan dalam kajian 
mitologi. Dengan begitu, mitologi berfungsi untuk menafsirkan mitos, mite, dan simbol yang 
terdapat dalam mitologi tertentu. Tujuannya adalah untuk memberikan pemahaman dan 
pengertian terhadap aspek mitologi serta melihat ungkapan dan kesinambungan pemikiran 
mitologi di masyarakat.   

Mitos dikenal sebagai bentuk pemikiran yang paling sederhana dalam rangkaian usaha manusia 
untuk memahami kosmos dan perubahan alam (Zeffry, 1998). Selain itu, mitos juga berfungsi 
untuk membenarkan suatu sistem sosial, baik ritual yang telah menjadi tradisi maupun yang 
akan dilestarikan. Berdasarkan fungsi tersebut, mitos dapat dimanfaatkan oleh kelompok 
tertentu untuk dijadikan penggerak, penilai, pelegitimasi, dan pelindung sistem yang dibuatnya 
(Zeffry: 1998). Mitos terdiri dari beberapa jenis, seperti mitos-mitos peradaban kuno mencakup 
mitos kosmogoni, mitos asal-usul, mitos tentang dewa-dewi, mitos makhluk setengah dewa, 
dan mitos androgini (Susanto via Zeffry, 1998). Selain itu, terdapat pula mitos-mitos peradaban 
modern, seperti mitos akhir zaman, mitos zaman emas, mitos ideologis, dan mitos 
pembangunan (Zeffry, 1998).   

Mitologi dan mitos dalam dilihat berdasarkan berbagai fungsi. Namun, penelitian ini hanya 
terfokus pada fungsi mitologi dan mitos dalam konteks kebudayaan, seperti (1) sebagai sarana 
dan alat pendidikan dengan membentuk serta mendukung berlakunya nilai yang ada; (2) 
menjelaskan hakikat kehidupan manusia dan menjelaskan mengenai fenomena alam serta 
lingkungan; (3) sebagai kerangka landasan bagi manusia ketika berada dalam keadaan kritis dan 
khaostik; (4) sebagai mekanisme sosial untuk terus mempertahankan keteraturan sosial, 
dengan menyatukan konsep normatif dengan kenyataan empiris; (5) sebagai alat atau media 
indoktrinasi dan legitimasi dari suatu kekuasaan. Oleh karena itu, mitologi dan mitos merupakan 
suatu hasil usaha manusia untuk mengungkapkan pengalamannya mengenai objek, fenomena 
alam, dan hubungannya dengan keberadaannya. Dari pendekatan konteks kebudayaan, mitos 
merupakan bagian dari sistem pengetahuan yang selalu mempengaruhi berbagai aspek dalam 
kehidupan manusia (Zeffry, 1998).  

Berdasarkan jenis dan fungsi mitos yang telah dipaparkan, penelitian berfokus untuk 
mengungkapkan jenis mitos peradaban kuno yang mencakup mitos asal-usul dan dewa-dewi 
yang terangkum sebagai mitos berupa ajaran. Setelah itu, berbagai mitos tersebut dikaitkan 
dengan fungsi mitos sebagai sistem dan fakta sosial serta kebudayaan yang berpengaruh 
terhadap aspek kehidupan manusia. 

MEOTDE PENELITIAN 

Terdapat tiga metode yang digunakan dalam penelitian ini: (1) metode pengumpulan data; (2) 
metode analisis data; dan (3) metode penyajian hasil analisis. Metode pengumpulan data 
dilakukan dengan menggunakan metode kualitatif berupa studi pustaka, yakni metode simak. 
Metode tersebut berkaitan dengan objek yang digunakan, yaitu Babad Kayu Selem yang telah 
melalui proses alih aksara dan penerjemahan oleh I Wayan Wardha pada 1989. Selanjutnya, 
metode analisis data yang dalam penelitian ini dilakukan dengan dua tahap. Pertama, 
mendeskripsikan berbagai mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem. Kedua, data berupa mitos 



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA… 

Crises on Languages and Literature | 137 

ajaran yang terkumpul diinterpretasikan  dengan pendekatan historis melalui perspektif 
pembacaan sastra sejarah menurut Kuntowijoyo dan dikaitkan dengan fungsi mitos berdasarkan 
pendekatan Manusia, Mitos, dan Mitologi menurut Zeffry.  

Tahap terakhir adalah metode penyajian hasil analisis secara deskriptif dengan bantuan tabel 
untuk mempermudah pembacaan. Penyajian analisis dalam penelitian ini mencakup dua 
permasalahan yang telah disampaikan pada bagian pendahuluan. 

TEMUAN PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Mitos-Mitos Ajaran dalam Babad Kayu Selem 

Mitos Lahirnya Bhujangga dan Keturunan Pasek Kayu Selem  

Golongan keluarga Pasek Kayu Selem merupakan inti dari Babad Kayu Selem. Keluarga Pasek 
Kayu Selem merupakan golongan sudra keturunan dari Mpu Kamareka. Golongan tersebut lahir 
melalui pernikahan putra dan putri Mpu Kamareka, Ki Kayu Ireng dan Ki Kayu Ayu Cemeng. Saat 
itu, golongan pasek kayu selem menjadi suri teladan di Bali. Hal itu dapat disebabkan oleh trah 
pembentuknya, yaitu Mpu Kamareka (Bhujangga pertama di Bali). 

Tabel 1. Narasi Mitos Lahirnya Bhujangga dan Keturunan Pasek Kayu Selem 

Narasi  Kutipan 
Lahirnya Bujangga di Bali sebagai cikal-bakal 
Pasek Kayu Selem. Bermula dari kedatangan 
Mpu Mahameru di Tampurhyang. Lalu, beliau 
terpukau pada arca batang pohon asam. Karena 
itu, beliau beryoga semadi dan mengubah arca 
tersebut menjadi manusia. Berbagai ajaran 
disampaikan oleh Mpu Mahameru kepada 
manusia rekaan itu dan dijadikannya manusia 
rekaan itu sebagai guru bagi orang-orang Bali 
sebab belum ada bujangga di Bali.  

“Demikian makna pengetahuan itu, lebih-
lebih untuk menyelesaikan upacara 
dewata. Jangan lalai dan lengah. Boleh 
kamu menjadi bujangga untuk orang-
orang Baliaga, sampai keturunanmu 
selama tiga keturunan.” (hlm.40) 
 
 

Sebagai Bujangga di Bali, Mpu Kamareka 
mendapatkan anugerah dari Mpu Mahameru.  

“Ini anugerahku terimalah. Moga-moga 
tidak menemukan halangan. Berhasillah 
anakku manusia rekaan, rupa-rupanya 
telah kamu terima Sang Hyang Ongkara 
mantra. Yaitu aksara yang terletak pada 
dirimu (buana alit) dan aksara yang 
terletak di luar.” (hlm. 40)  
“Ini ada lagi apa yang dinamakan aksara-
aksara dyatmika, sastra-sastra di 
badanmu. Itu dipergunakan di badanmu. 
Mudah-mudahan, moga-moga tidak ada 
rintangan; berhasil dengan sukses dan 
berguna bagi segala kebijakan….” (hlm. 
58)  

 Mpu Mahameru pun memberi nama kepada 
manusia rekaan itu dengan nama Mpu Bandesa 
Dryakah yang selanjutnya dikenal dengan Mpu 
Kamareka. Keturunan Mpu Kamareka tersebut 

 
“ … ada lagi keturunanmu, mereka itu 
dinamakan golongan Arya Pasek Kayu 
Selem dan mereka itu boleh menjadi 



Aalaa Hilyati 

138 | VOLUME 2 (3), 2025 

yang akhirnya melahirkan golongan Arya Pasek 
Kayu Selem 

bujangga tetapi hanya selama tiga 
keturunan.” (hlm. 58).   

Interpretasi: Bujangga (bhujangga) merupakan gelar pendeta dari golongan sudra. Golongan 
sudra yang lain mengambil gelar mereka berdasarkan kelompok keturunan, seperti sri mpu 
pande, sri mpu pasek, jero dukuh, dan jero sengguhu (Stuart-Fox, 2010). Oleh sebab itu, gelar 
Mpu Kamareka berkaitan dengan latar belakangnya sebagai seorang sudra dengan amanah 
bhujangga. Melalui narasi tersebut, dapat terlihat bahwa unsur mitos terkait asal-usul 
bhujangga dan keluarga Pasek tercermin dalam konteks sosial saat ini.  
Misalnya, menurut Stuart-Fox (2010), biasanya keluarga Pasek Kayu Selem melakukan 
sembahyang di Pura Ratu Pasek Besakih karena mereka menggunakan nama depan Pasek.  

Mitos Mata Pencaharian  

Sistem mata pencaharian yang diajarkan oleh para Dewa kepada manusia merupakan bagian 
dari mitos simbolik. Mitos ini masih bertahan dan berpengaruh pada masyarakat tertentu hingga 
saat ini. Tujuannya adalah untuk menjaga keseimbangan serta kelestarian alam. Dalam Babad 
Kayu Selem, mitos simbolik yang akhirnya menjadi bukti peradaban di Bali terlihat melalui narasi 
dan kutipan berikut.  

Tabel 2. Narasi Mitos Mata Pencaharian 

Narasi Kutipan 
Pekerjaan Bercocok Tanam merupakan 
pelajaran pertama yang diberikan oleh Para 
Dewa agar manusia dapat hidup dengan 
baik. 
 

“... maka paduka Bhatara  yang Mahasuci 
Nirmala itu, memerintahkan kepada para 
Dewa dan Dewata datang di Bali, 
mengajarkan perihal tata cara kehidupan 
menjadi manusia supaya bisa bekerja serta 
merasakan lapar dan haus. Itulah sebabnya 
manusia memilih pekerjaan bercocok tanam. 
Ada gunung Tampurhyang dipergunakan 
bercocok tanam padi gaga oleh penduduk 
Bali Aga.(hlm. 18)  
“Itulah awal mulanya manusia dapat 
mengerjakan tanah tegalan padi gaga, 
berkebun namanya; menanam segala jenis 
umbi-umbian, padi gaga, dan biji-bijian. 
Tidak terkatakan suburnya tanaman mereka 
semua. Dengan demikian, tiap-tiap rumah 
tidak kekurangan makan dan minuman.” 
(hlm.20) 

Atas perintah Bhatara Brahma, Bagawan 
Wiswakarma mengajarkan manusia menjadi 
tukang kayu. Maksudnya agar mampu 
membuat bangunan.  
 

“Disuruh Bhatara Hyang Indra oleh Hyang 
Paramesti Guru turun ke dunia ini. Langsung 
datang ke gunung Tampurhyang 
memberitakan orang-orang Baliaga untuk 
bekerja, terutama pahat-memahat dan 
memperbaiki patung-patung dari pohon 
asam.” (hlm.26)  

Interpretasi: Hubungan antara manusia dan alam pada masyarakat Jawa-Bali tercermin dalam 
simbolik Gunungan. Mitos tentang asal-usul gunung mendominasi pulau-pulau dan erat 
kaitannya dengan Hinduisasi. Puncak-puncak gunung dianggap sebagai kawasan suci dan 
merupakan tempat berstana (bersemayam) para dewa penjaga kehidupan, bumi, dan roh para 
leluhur yang telah menganugerahkan kemakmuran bagi umat manusia (Stuart-Fox, 2010). 



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA… 

Crises on Languages and Literature | 139 

Mitos gunung-gunung dihadirkan dalam Babad Kayu Selem, khususnya Gunung Tampurhyang 
(Pura Tampurhyang) yang saat itu menjadi tempat tinggal suku Bali Aga (suku asli Bali yang 
tinggal di pegunungan). Berdasarkan lokasinya, tidak heran bahwa bercocok tanam 
merupakan pelajaran pertama yang mereka terima.  
Kutipan kedua berkaitan dengan ajaran pahat-pemahat atau membangun yang kental dengan 
budaya Jawa-Bali. Ajaran tersebut menjadi akar dari peradaban manusia. Misalnya, Jawa 
dengan candinya dan Bali dengan pura. Pada akhirnya, ajaran tersebut termanifestasi dalam 
konteks keagamaan sehingga bernilai magis dan sakral.  

Norma Kepada Dewa  

Mitos merupakan bagian dari sistem pengetahuan manusia yang berisi berbagai nilai dan norma 
yang telah disepakati bersama oleh masyarakat pendukungnya. Nilai sendiri merupakan 
gambaran ideal yang kemudian menjadi pedoman bagi seseorang untuk mengenal dan 
memahami tatanan moral yang dianggap baik buruk (Zeffry, 1998). Bagian ini berkaitan dengan 
norma yang seharusnya dimiliki oleh manusia dalam berinteraksi dengan Tuhan. Dalam narasi 
Babad Kayu Selem, ajaran berupa norma disampaikan melalui kutipan berikut.  

Tabel 3. Narasi Mitos Norma Kepada Dewa 

Narasi  Kutipan  
Norma berkomunikasi dengan dewa: Ucapan 
Bunglon kepada manusia yang berbicara 
dengan Dewa sambil buang air menjadi 
penyebab manusia tidak lagi dapat melihat 
Dewa.  
 
 
Cara bersikap atau memperlakukan dewa: 
saat wanita Bali Dusun melakukan hubungan 
tidak pantas dengan sebuah arca yang 
menjelma menjadi manusia atas kehendak 
Bhatara Brahma dan Bhatara Asmara.  

“hai kamu manusia. Sesungguhnya 
bertentangan tingkah lakumu sebagai 
manusia. Besar kesalahanmu. Terlalu 
sombong dan akhirnya akan menyesatkan. 
Lagi pula tidak akan menemukan 
kesenangan. Di mana ada peraturan yang 
engkau ketahui, bercakap-cakap dengan Ida 
Hyang sambil buang air besar. Benarlah 
kelahiranmu dari tanah yang dikepal-kepal.”  
“...kesalahanmu merendahkan derajat 
Dewa....” (hlm. 22)  
“Engkau manusia sangat menurut cara yang 
tidak baik; kamu bersetubuh di hadapanku. 
Kesalahanmu tidak terhingga, gregetan 
mengelus-ngelus di hadapanku; tidak tahu 
malu, mengerikan. Mudah-mudahan, kamu 
senantiasa berselisih di antara keluarga, 
tidak rukun bersuami istri di antaramu...” 
(hlm. 34) 

Interpretasi: Kedua ajaran di atas berkaitan dengan prinsip kepercayaan manusia bahwa 
adanya hubungan hierarki antara mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos (Dewa). 
Manusia merasa bahwa kelahirannya di bumi atas kehendak kekuatan dari makrokosmos 
tersebut. Oleh sebab itu, demi terjaga keselarasan antara keduanya, manusia tidak hanya 
mengadakan serangkaian ritual atau pemujaan, tetapi juga melalui norma sebagai wujud 
tanggung jawab manusia kepada para Dewa. Hal tersebutlah yang hingga kini dilestarikan dan 
dijalankan oleh masyarakat Bali.  

Berbagai Upacara atau ritual Sesuai Ajaran Para Dewa  

Upacara atau ritual adalah suatu kegiatan yang berkaitan dengan suatu mitos yang bertujuan 
menyakralkan diri dan dilakukan secara rutin, tetap, berkala yang dapat dilakukan secara 
perorangan maupun kolektif, menurut ruang dan waktu, serta berdasarkan konvensi setempat 



Aalaa Hilyati 

140 | VOLUME 2 (3), 2025 

(Zeffry, 1998). Dalam Babad Kayu Selem upacara yang dilakukan berkaitan dengan golongan 
sudra. Hal itu menjadi ajaran yang disampaikan oleh Mpu Mahameru kepada Mpu Kamareka. 
Namun, sebelum itu, ajaran terkait upacara disampaikan oleh Bhatara Brahma dan Bhatara 
Wisnu melalui kutipan berikut.  

Tabel 4. Narasi dalam Upacara atau ritual Sesuai Ajaran Para Dewa 

Narasi  Kutipan 
Bhatara Brahma dan Bhatara Wisnu disuruh 
oleh Bhatara Paramesti Guru menciptakan 
manusia di Pulau Bali agar ada yang 
mempelajari peraturan-peraturan di 
kemudian hari. Lalu, lahirlah lima orang laki-
laki sangat tampan dan dianugerahi 
pengetahuan tentang adat saat mereka 
meninggal.  

“Yang tertua waktu meninggalnya 
diperbolehkan menggunakan bangunan 
pemakaman dari bambu, tidak boleh 
memakai kayu, alat penggulungnya dari kulit 
tangki daun enau tua, tidak boleh dibakar, 
memohon tirtha dan memakai lampu kurung. 
Mereka disebut orang Pamesan. Yang lebih 
muda (Pamade) diperkenankan waktu 
meninggalnya menggunakan pengusung 
mayat (wadah) dari kayu bersusun bertingkat 
memakai sampir, tetapi tidak diperkenankan 
dibakar lebih-lebih memohon tirtha. (hlm. 
30–32) 

Interpretasi: Tirtha dalam bahasa Sansekerta berarti ‘air suci’. Dalam agama Hindu Bali, ada 
beragam jenis tirtha yang harus dibedakan berdasarkan fungsinya dalam upacara Bali. 
Kemujaraban khusus dari air suci tergantung pada sejumlah unsur: sumber dari air tersebut, 
bagaimana air tersebut diberi kekuatan, apakah secara langsung oleh dewa atau oleh 
pendeta, jenis pendeta, dan kekuatan khusus yang diberkati ke dalam air tersebut (Stuart-Fox, 
2010). Oleh karena itu, keberadaan air suci sangat penting pada saat upacara kematian, 
khususnya pembakaran mayat (tirtha pengentas).  

 
Adapun ritual bagi golongan Pasek Kayu Selem disampaikan melalui narasi berikut  

Narasi  Kutipan  
Upacara yang boleh dilakukan oleh Mpu 
Bandesa Dryakah atas perintah Mpu 
Mahameru  

“ini Bujanggamu, Mpu Dryakah boleh 
melaksanakan upacara pangentas.” (hlm. 
44)  

Ajaran Bhatara Putrajaya dan Bhatara 
Gnijaya untuk golongan Arya Pasek Kayu 
Selem 

“Nanti kalau ada keturunanmu mati, bakar 
mayatnya, itu boleh. Tetapi, kalau belum ada 
Brahmana di Bali keturunanmu, saudara-ku 
Mpu Gnijaya memberikan weda mantra 
sampai dengan keturunan-keturunanku, 
boleh. Sekarang kamu boleh melaksanakan 
upacara mayat orang-orang Baliaga semua.” 
(hlm.58)  

Interpretasi: Pangentas merupakan upacara yang boleh dilakukan oleh Mpu Dryakah atau Mpu 
Kamareka sebagai seorang Bhujangga. Upacara tersebut merupakan bagian pokok dari 
upacara ngaben di Bali yang berfungsi untuk memutuskan hubungan kecintaan sang atma 
(roh) dengan badan jasmaninya dan mengantarkan atma ke alam pitar.   
Dalam tradisi Bali, mitos berupa ajaran ritual/upacara dapat bermakna penyucian. Penyucian 
dapat berarti membersihkan kembali berbagai makna simbolik yang sakral yang barangkali 
dalam perjalanan waktu sering terganggu dan menjadi tercemar (Zeffry, 1998). Namun, tentu 
saja proses penyucian itu ditentukan oleh kasta sosial masyarakat Bali. Terlepas dari itu, 



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA… 

Crises on Languages and Literature | 141 

melalui narasi tersebut terlihat bahwa mitos tidak akan dapat dipahami tanpa bantuan ritual 
dan sebaliknya, ritual tidak akan berfungsi dan bermakna tanpa adanya mitos (Zeffry, 1998).  

Fungsi Mitos-Mitos Ajaran Pada Kehidupan Manusia 

Sebagaimana telah dijelaskan pada subbab sebelumya bahwa mitos-mitos ajaran para Dewa 
kepada manusia terbagi menjadi empat: mitos lahirnya bhujangga dan keturunan Pasek Kayu 
Selem,  mitos mata pencaharian, mitos norma kepada Dewa, dan mitos upacara atau ritual 
kepada para Dewa. Berbagai mitos tersebut memenuhi fungsinya sehingga dapat menjadi 
landasan  atau pedoman demi keselarasan dan ketentraman hidup manusia.  

Apabila dikaitkan dengan kelima fungsi mitos menurut Zeffry, pertama, berbagai mitos ajaran 
dalam Babad Kayu Selem berfungsi sebagai sarana pendidikan. Fungsi tersebut tersampaikan 
melalui keyakinan bahwa tujuan kehadiran para Dewa di bumi tidak hanya untuk menciptkan 
manusia, tetapi juga memberikan berbagai ajaran agar manusia dapat hidup dengan layak dan 
senantiasa memuja para Dewa. Dengan adanya fungsi mitos sebagai sarana pendidikan, secara 
otomatis menghadirkan fungsi mitos kedua, yaitu menjelaskan hakikat kehidupan manusia 
bahwa manusia perlu bekerja atau produktif sebagai bentuk tanggung jawab kepada diri sendiri 
selama hidup di dunia. Ketiga, berbagai mitos ajaran juga berfungsi sebagai kerangka landasan 
bagi manusia ketika berada dalam keadaan kritis dan kacau. Kemudian, fungsi mitos keempat 
adalah sebagai mekanisme sosial untuk mempertahankan keteraturan sosial.  

Fungsi ketiga dan keempat hadir sesuai dengan kodrat atau kasta manusia tersebut. Menurut 
Smith (1985), kasta bukanlah sistem koordinasi kelompok sosial yang direncanakan, tetapi ia 
merupakan prinsip menyeluruh yang melandasi perkembangan kehidupan sosial. Dengan 
begitu, adanya golongan sudra merupakan prinsip yang hadir melalui latar belakang kehidupan 
sosial masyarakat. Misalnya, suku Baliaga sebagai suku pertama di Bali yang hidup di 
pergunungan dan terciptanya Mpu Kamareka yang berasal dari arca batang pohon asam. Oleh 
karena itu, ajaran-ajaran yang diberikan oleh para Dewa tidak bersifat manasuka, tetapi telah 
disesuaikan dengan kodrat penerima, yaitu golongan sudra yang tercermin dalam Babad Kayu 
Selem.  

KESIMPULAN 

Babad Kayu Selem sebagai sastra sejarah  memiliki unsur mitos yang dominan. Hal itu 
ditunjukkan melalui kisah asal-usul penciptaan yang dilakukan oleh para Dewa demi 
keselarasan di Bumi. Salah satunya adalah penciptaan manusia dengan berbagai mitos ajaran 
yang melingkupinya. Kehadiran mitos dalam Babad Kayu Selem ditemukan melalui perspektif 
pembacaan sejarah sebagai pemahaman (mode of comprehension) dan penciptaan (mode of 
creation). Sebagai kepercayaan, mitos dapat diinterpretasikan sebagai cerminan fakta sosial 
masyarakat. Dengan begitu, mitos dapat memenuhi fungsinya sebagai sarana pendidikan, 
menjelaskan hakikat kehidupan manusia, landasan bagi manusia ketika berada dalam keadaan 
kritis dan kacau, dan suatu mekanisme sosial untuk mempertahankan keteraturan sosial.  

Fungsi-fungsi mitos disampaikan secara eksplisit melalui ajaran-ajaran dari para Dewa kepada 
manusia, seperti ajaran terkait mata pencaharian, norma kepada para Dewa, serta upacara atau 
ritual. Berbagai ajaran disampaikan, baik sebagai kisah selingan maupun kisah inti tentang 
keturunan golongan pasek kayu selem. Oleh karena itu, pengungkapan asal-mula golongan 



Aalaa Hilyati 

142 | VOLUME 2 (3), 2025 

pasek kayu selem perlu disampaikan melalui kisah Mpu Kamareka agar proses interpretasi 
berjalan sistematis. Dengan demikian, mitos-mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem merupakan 
bagian dari sejarah dan kebudayaan yang mempengaruhi berbagai aspek kehidupan manusia, 
khususnya dalam studi ini adalah golongan pasek kayu selem.   

Akhirnya, Babad Kayu Selem tidak hanya berfungsi sebagai dokumen sejarah, tetapi juga sebagai 
sumber penting kearifan budaya yang terus bergema dalam kerangka sosial saat ini. Dengan 
menekankan dampak abadi mitos-mitos ini terhadap identitas budaya dan nilai-nilai sosial, teks 
tersebut menyiratkan bahwa memahami dan terlibat dengan narasi semacam itu dapat 
memperkuat ikatan komunitas dan menumbuhkan rasa memiliki bersama di antara individu-
individu. Pengakuan mitos sebagai alat untuk koneksi dan identitas ini menyoroti potensinya 
untuk memengaruhi kohesi sosial dalam masyarakat kontemporer. Lebih lanjut, hal ini 
mendorong individu dan komunitas untuk mengeksplorasi dan merenungkan narasi-narasi 
tradisional ini, yang memungkinkan mereka untuk mengambil pelajaran yang berlaku untuk 
tantangan dan hubungan modern. Pada akhirnya, studi ini menganjurkan evaluasi ulang mitos, 
mendesak masyarakat untuk menghargai kapasitasnya dalam memperkaya pengalaman 
manusia dan mempromosikan persatuan dalam komunitas yang beragam. 

PERNYATAAN BEBAS KONFLIK KEPENTINGAN 
Berikan pernyataan bebas kepentingan dari penulis terhadap penelitian, pengumpulan data, 
penulisan manuskrip, dan publikasi artikel. 

PERNYATAAN KEASLIAN DAN PENGGUNAAN WAJAR PERANGKAT AI 
Sebagai penulis korespondensi, saya menyatakan bahwa naskah ini asli dan publikasinya tidak 
melanggar hak cipta atau melanggar kekhawatiran plagiarisme. Saya menyatakan bahwa naskah 
ini belum pernah diterbitkan sebelumnya, baik seluruhnya maupun sebagian, oleh jurnal atau 
penerbit ilmiah lain mana pun, dan saat ini tidak sedang berpartisipasi dalam proses penerbitan 
lainnya. Lebih lanjut, saya mengonfirmasi bahwa semua individu yang terdaftar sebagai 
kontributor terlibat aktif dalam pembuatan makalah ini dan telah diberitahu tentang partisipasi 
mereka. Saya menegaskan bahwa penggunaan alat apa pun dalam penulisan artikel ini 
mematuhi etika publikasi dan tidak melanggar prinsip-prinsip akademik apa pun. Jika ditemukan 
pelanggaran di kemudian hari, saya bertanggung jawab penuh atas segala implikasi dan kerugian 
konsekuensial. 

REFERENSI 

Gani, A. (2015). “Mitos dalam Babad Songennep”. Program Studi Pendidikan Bahasa Indonesia, 
Universitas Negeri Malang. Disertasi.  

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi Sejarah Edisi Kedua. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.  

Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat Edisi Paripurna. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.  

Khasani, F. (2008). “Mitologi Penciptaan Manusia dalam Perspektif Ali Syari’ati”. Fakultas 
Ushuluddin dan Filsafat, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah. Skripsi.  

Nurhadi. (2009). “Aspek Kekerasan Sebagai Refleksi Kondisi Sosial Politik dalam Karya-Karya 
Fiksi Seno Gumira Ajidarma”. Artikel Nomor 58 dalam seminar The First IGSCI 
(International Graduate Student Conference on Indonesia), Universitas Gadjah Mada. 



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA… 

Crises on Languages and Literature | 143 

https://staffnew.uny.ac.id/upload/132236129/penelitian. Diakses pada 28 Desember 
2023.  

Paramartha, K. (2017). “Mitos dan Legenda dalam Babad Pulesari”. Program Studi Sastra Jawa, 
Universitas Udayana. Paper.  

Putra, I.P.Y.S, dkk. (2016). “Babad Pasek Kayu Selem Analisis Struktur”. Jurnal Humanis, 
Fakultas Ilmu Budaya Unud Vol 16.1 Juli 2016: 130 – 136. 
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_penelitian_1_dir. Diakses pada 30 Desember 
2023.  

Ratna, N.K. (2013). Glosarium: 1.250 Entri Kajian Sastra, Seni, dan Sosial Budaya. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.  

Stuart-Fox, D.J. (2010). Pura Besakih Pura, Agama, dan Masyarakat. Denpasar: Pustaka Larasan.    

Wardha, I.W. (1989). Babad Kayu Selem. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.  

Zeffry. (1998). Manusia Mitos Mitologi. Depok: Fakultas Sastra Universitas Indonesia.  

DAFTAR LAMAN  

https://kabardewata.com/berita/berita-utama/sosial/tradisi-ngaben-di-bali.html 

 

https://staffnew.uny.ac.id/upload/132236129/penelitian
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_penelitian_1_dir/

