https://scicarrier.org/cill
Volume 2, Number 3, December 2025 ‘ : SES

Page: 133-143
https:/doi.10.65808/cill.40

on LANGUAGES and LITERATURE

Menelusur Sejarah, Mengurai Sastra:
Fungsi Mitos Ajaran Dewa dalam Babad Kayu Salem
terhadap Kehidupan Manusia

Aalaa Hilyati
Universitas Indonesia, Indonesia
*aalaa9406@gmail.com

Abstract

Myths are falling out of favor in modern society, as they are seen as irrelevant. To address the
current perspective, this study aims to describe and interpret various myths about the Gods'
teachings to humans. Babad Kayu Selem is a historical text that traces the origins of the Pasek
Kayu Selem family to the sudra or vaishya class. The material object used in this study is
Babad Kayu Selem, which was translated by | Wayan Wardha in 1989. Three methods are used
in this study. The first method is data collection through a literature review. The second
method was data analysis, which was carried out in two stages in this study. First, describing
various myths of teachings in Babad Kayu Selem. Second, the data, in the form of collected
myths and teachings, are interpreted using a historical approach, drawing on historical
literature as interpreted by Kuntowijoyo, and linked to the function of myths based on the
Human, Myth, and Mythology approach as interpreted by Zeffry. The third method is to present
the analysis results descriptively. The results of the study, through reading the Babad in
comprehension and creation modes, show that the myths in Babad Kayu Selem fulfill their
functions, as reflected in social facts, so they can be said to be part of history and culture that
influence aspects of human life. In the end, Babad Kayu Selem highlights their enduring
influence on cultural identity and social values, inspiring current society to understand that
these narratives can strengthen community ties and foster a sense of belonging.

Keywords: babad; Bali; myths; literary work; history

PENDAHULUAN

Dalam masyarakat kontemporer, mitos cenderung semakin dianggap ketinggalan zaman atau
tidak relevan, kehilangan status dan signifikansinya di hadapan penjelasan ilmiah modern dan
pemikiran rasional. Persepsi ini bermula dari pergeseran ke arah bukti empiris dan
kecenderungan untuk mengutamakan pemahaman faktual di atas narasi tradisional. Akibatnya,
banyak orang cenderung memandang mitos hanya sebagai cerita dari masa lalu tanpa
menyadari makna budaya, moral, atau sejarah yang lebih dalam yang mungkin disampaikannya.
Penurunan popularitas ini tidak hanya berkaitan dengan mitos itu sendiri, tetapi juga mencakup
ajaran dan kebijaksanaan yang terkandung di dalamnya, yang dulunya berharga dalam
membentuk pengalaman manusia dan identitas komunitas. Penelitian ini bertujuan untuk
menantang sudut pandang kontemporer ini dengan menggali berbagai mitos dan ajarannya yang
abadi, menggambarkan relevansi dan signifikansinya dalam konteks masa kini.

Babad merupakan sastra sejarah yang di dalamnya memuat berbagai informasi sejarah,
kepercayaan, dan adat-istiadat masyarakat. Sastra sejarah sangat subur pada saat masyarakat
belum bisa membedakan antara rekaan dengan kenyataan. Menurut Teeuw (via Ratna, 2013),
kemungkinan lain ada kecenderungan dengan sengaja menjadikannya sebagai fiksi sehingga

This article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.
Copyright © Author(s)



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scicarrier.org/cill
https://scicarrier.org/cill/article/view/40

Aalaa Hilyati

memiliki nilai magis. Babad sebagai sastra sejarah memuat berbagai informasi sejarah
(historisitas) yang dikemas dalam unsur-unsur pembentuknya, seperti genealogi, hagiografi,
wisik-wewaler-wangsit, wahyu, dan mitos-legenda-dongeng. Salah satu babad Bali yang
memuat unsur-unsur tersebut ialah Babad Kayu Selem.

Babad Kayu Selem merupakan uraian cikal-bakal keluarga Pasek Kayu Selem yang termasuk
dalam golongan Waisya atau Sudra di Bali (Wardha, 1989). Awalnya, keluarga Pasek Kayu Selem
bermukim di sekitar gunung dan danau Batur. Lalu, mereka mendirikan bangunan suci di Desa
Songan yang disungsung sampai sekarang. Kini bangunan tersebut bernama Pura Tampurhyang
di Toya Bungkah. Babad Kayu Salem ditulis di atas daun lontar dengan menggunakan bahasa
Sansekerta yang bercampur dengan bahasa Bali Tengahan. Menurut Wardha (1989) Babad
Pasek Kayu Selem tersimpan di Desa Songan, Kecamatan Kintamani, Kabupaten Bangli. Babad
ini menceritakan berbagai kisah yang menimpa pulau Bali, seperti letusan gunung Tohlangkir
(Gunung Agung) dan gunung Tampurhyang (gunung Batur). Diceritakan pula kedatangan para
Dewa dari Jawa ke Bali untuk menciptakan ketentraman dan pengajaran bagi umat manusia.

Dari beragamnya unsur historis pembentuk babad, mitos merupakan unsur paling dominan
berkaitan dengan kisah asal-usul golongan sudra dalam Babad Kayu Selem. Mitos tersebut hadir
bersamaan dengan keyakinan bahwa segala yang ada di bumi lahir berkat kebaikan dan
kebijaksanaan para Dewa. Misalnya, munculnya Pulau Bali, gunung-gunung, dan pura menjadi
kisah pembuka dalam Babad Kayu Selem. Hingga kisah berlanjut pada upaya para dewa dalam
menciptakan manusia dengan tujuan agar adayang memuja dan berdoa kepada para Dewa serta
memelihara tempat-tempat suci di Bali. Penciptaan manusia oleh para Dewa secara otomatis
melahirkan berbagai ajaran-ajaran yang berguna untuk keselarasan hidup manusia hingga
berkembang menjadi suatu peradaban. Pada beberapa kasus, istilah mitos sering berbaur
dengan istilah mitologi dan mite. Meskipun begitu, istilah mitos lebih terkesan akrab dalam
penelitian ini.

Berdasarkan penjelasan tersebut, muncul berbagai masalah pokok dalam penelitian ini: (1)
bagaimana mitos-mitos ajaran dihadirkan dalam Babad Kayu Selem; dan (2) bagaimana fungsi
dari mitos-mitos ajaran tersebut berpengaruh pada kehidupan manusia. Hasil deskripsi dan
interpretasi berbagai mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem diharapkan menjadi bukti bahwa
mitos merupakan fakta sosial dari budaya kolektif masyarakat sehingga bermanfaat bagi aspek
kehidupan pembaca atau masyarakat Bali saat ini.

Penelitian Babad Kayu Selem pernah dilakukan oleh | Putu Yudhi Santika Putra, dkk., dari
Universitas Udayana dengan judul “Babad Pasek Kayu Selem Analisis Struktur”. Penelitian yang
termuat dalam Jurnal Humanis, Fakultas Ilmu Budaya Unud Vol 16.1 Juli 2016: 130 — 136
menghasilkan kajian struktur dalam Babad Pasek Kayu Selem, salah satunya analisis Alur/ Plot.
Di dalam teks Babad Pasek Kayu Selem, alur yang digunakan adalah alur lurus, yakni peristiwa-
peristiwa dalam teks Babad Pasek Kayu Selem itu disusun dari awal, tengah, dan akhir. Terdapat
delapan insiden dalam Babad Pasek Kayu Selem. Insiden awal saat Bhatara Jagat Karana
mengutus Hyang bertiga yaitu Mahadewa, Ni Danuh, dan Ghnijaya berstana di Bali (Putra, dkk.,
2016).

Penelitian mitos dalam babad telah dilakukan oleh Abdul Gani pada 2015 (Program Studi
Pendidikan Bahasa Indonesia, Universitas Negeri Malang), melalui disertasinya yang berjudul

134 | VOLUME 2 (3), 2025



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA...

“Mitos dalam Babad Songennep”. Pendekatan semiotika Saussure digunakan sebagai pisau
analisis. Salah satu hasil penelitian tersebut adalah Babad Songennep mempunyai fungsi
kesejarahan. Fungsi ini terdiri dari fungsi kesejarahan yang mengukuhkan raja Sumenep (Gani,
2015). Selanjutnya, Komang Paramartha dari program studi Sastra Jawa, Universitas Udayana,
melakukan penelitian dalam paper berjudul “Mitos dan Legenda dalam Babad Pulesari”. Salah
satu hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa tokoh Sri Masula Masuli dimitoskan sebagai
seorang raja dari penjelmaan siluman sakti tiada tanding pada zamannya. Setelah melalui
proses ritual dan pembebasan dosa oleh Hyang Puru, beliau lahir kembali ke dunia dan bertapa
di lereng gunung Tohlangkir (Paramartha, 2017).

Berkaitan dengan mitos, Manusia, Mitos, dan Mitologi oleh Zeffry menjadi salah salah satu teori
yang digunakan oleh Farid Khasani (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah) dalam
skripsinya yang berjudul “Mitologi Penciptaan Manusia dalam Perspektif Ali Syari’ati”. Salah satu
hasil penelitian tersebut adalah fenomena Adam merupakan kesiapan Allah dalam memberikan
amanat-Nya, sebagai khalifah Allah, dan sebagai pengganti hukum-hukum Allah di muka bumi
(Khasani, 2008).

Berdasarkan uraian di atas, dapat terlihat bahwa penelitian Babad Kayu Selem baru dilakukan
melalui pendekatan struktural. Oleh sebab itu, penelitian ini berusaha untuk menyajikan
kebaruan dengan mendeskripsikan dan menginterpretasikan fungsi mitos dalam Babad Kayu
Selem berdasarkan pendekatan Manusia, Mitos, dan Mitologi menurut Zeffry.

KERANGKA TEORI

Babad atau sastra sejarah memiliki relevansi dengan disiplin ilmu sejarah. Menurut Kuntowijoyo
(2006) karya sastra sebagai simbol verbal mempunyai tiga peranan: (1) sebagai cara
pemahaman (mode of comprehension), (2) cara perhubungan (mode of communication), dan (3)
cara penciptaan (mode of creation). Dalam kaitannya dengan peristiwa sejarah, Kuntowijoyo
(2006) lebih lanjut mendeskripsikan bahwa pada dasarnya, objek karya sastra adalah realitas—
apapun yang dimaksud dengan realitas oleh pengarang. Bila realitas tersebut berupa peristiwa
sejarah, maka karya sastra dapat dikategorikan sebagai: (1) usaha menerjemahkan peristiwa itu
dalam bahasa imajiner dengan maksud untuk memahami peristiwa sejarah menurut kadar
kemampuan pengarang, (2) karya sastra dapat menjadi sarana bagi pengarangnya untuk
menyampaikan pikiran, perasaan, dan tanggapan mengenai suatu peristiwa sejarah, dan (3)
karya sastra dapat berupa penciptaan kembali sebuah peristiwa sejarah (seperti halnya karya
sejarah) sesuai dengan pengetahuan dan daya imajinasi pengarang.

Dalam konteks kajian ini, karya sastra sebagai sejarah dilihat berdasarkan perspektif kedua
(mode of communication) dan ketiga (mode of creation). Hal itu disebabkan oleh peran babad
yang merefleksikan pikiran, tanggapan, serta upaya untuk menghadirkan kembali peristiwa
sejarah sesuai dengan keyakinan pengarang berdasarkan realitas di masyarakat. Keyakinan
(kepercayaan) tersebut hadir melalui unsur mitos dalam babad. Menurut Kuntowijoyo (2003),
mitos, legenda populer, konsepsi-konsepsi agama, kepercayaan moral, dan sebagainya,
mencerminkan fakta sosial.

Mitologi berasal dari kata Myth yang dapat bermakna cerita atau sejarah yang berisi dongeng,
legenda mengenai asal-usul kejadian alam semesta dan hubungannya dengan keberadaan

Crises on Lahguages and Literature 1135



Aalaa Hilyati

manusia (Zeffry, 1998). Mitologi menjadi ilmu yang mempelajari mite dan mitos yang ada dalam
suatu masyarakat. Untuk dapat memenuhi tugasnya dalam mengungkapkan sebuah mite atau
mitos, mitologi membutuhkan peran simbol karena ketiga unsur saling berkaitan dalam kajian
mitologi. Dengan begitu, mitologi berfungsi untuk menafsirkan mitos, mite, dan simbol yang
terdapat dalam mitologi tertentu. Tujuannya adalah untuk memberikan pemahaman dan
pengertian terhadap aspek mitologi serta melihat ungkapan dan kesinambungan pemikiran
mitologi di masyarakat.

Mitos dikenal sebagai bentuk pemikiran yang paling sederhana dalam rangkaian usaha manusia
untuk memahami kosmos dan perubahan alam (Zeffry, 1998). Selain itu, mitos juga berfungsi
untuk membenarkan suatu sistem sosial, baik ritual yang telah menjadi tradisi maupun yang
akan dilestarikan. Berdasarkan fungsi tersebut, mitos dapat dimanfaatkan oleh kelompok
tertentu untuk dijadikan penggerak, penilai, pelegitimasi, dan pelindung sistem yang dibuatnya
(Zeffry: 1998). Mitos terdiri dari beberapa jenis, seperti mitos-mitos peradaban kuno mencakup
mitos kosmogoni, mitos asal-usul, mitos tentang dewa-dewi, mitos makhluk setengah dewa,
dan mitos androgini (Susanto via Zeffry, 1998). Selain itu, terdapat pula mitos-mitos peradaban
modern, seperti mitos akhir zaman, mitos zaman emas, mitos ideologis, dan mitos
pembangunan (Zeffry, 1998).

Mitologi dan mitos dalam dilihat berdasarkan berbagai fungsi. Namun, penelitian ini hanya
terfokus pada fungsi mitologi dan mitos dalam konteks kebudayaan, seperti (1) sebagai sarana
dan alat pendidikan dengan membentuk serta mendukung berlakunya nilai yang ada; (2)
menjelaskan hakikat kehidupan manusia dan menjelaskan mengenai fenomena alam serta
lingkungan; (3) sebagai kerangka landasan bagi manusia ketika berada dalam keadaan kritis dan
khaostik; (4) sebagai mekanisme sosial untuk terus mempertahankan keteraturan sosial,
dengan menyatukan konsep normatif dengan kenyataan empiris; (5) sebagai alat atau media
indoktrinasi dan legitimasi dari suatu kekuasaan. Oleh karena itu, mitologi dan mitos merupakan
suatu hasil usaha manusia untuk mengungkapkan pengalamannya mengenai objek, fenomena
alam, dan hubungannya dengan keberadaannya. Dari pendekatan konteks kebudayaan, mitos
merupakan bagian dari sistem pengetahuan yang selalu mempengaruhi berbagai aspek dalam
kehidupan manusia (Zeffry, 1998).

Berdasarkan jenis dan fungsi mitos yang telah dipaparkan, penelitian berfokus untuk
mengungkapkan jenis mitos peradaban kuno yang mencakup mitos asal-usul dan dewa-dewi
yang terangkum sebagai mitos berupa ajaran. Setelah itu, berbagai mitos tersebut dikaitkan
dengan fungsi mitos sebagai sistem dan fakta sosial serta kebudayaan yang berpengaruh
terhadap aspek kehidupan manusia.

MEOTDE PENELITIAN

Terdapat tiga metode yang digunakan dalam penelitian ini: (1) metode pengumpulan data; (2)
metode analisis data; dan (3) metode penyajian hasil analisis. Metode pengumpulan data
dilakukan dengan menggunakan metode kualitatif berupa studi pustaka, yakni metode simak.
Metode tersebut berkaitan dengan objek yang digunakan, yaitu Babad Kayu Selem yang telah
melalui proses alih aksara dan penerjemahan oleh | Wayan Wardha pada 1989. Selanjutnya,
metode analisis data yang dalam penelitian ini dilakukan dengan dua tahap. Pertama,
mendeskripsikan berbagai mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem. Kedua, data berupa mitos

136 | VOLUME 2 (3), 2025



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA...

ajaran yang terkumpul diinterpretasikan dengan pendekatan historis melalui perspektif
pembacaan sastra sejarah menurut Kuntowijoyo dan dikaitkan dengan fungsi mitos berdasarkan
pendekatan Manusia, Mitos, dan Mitologi menurut Zeffry.

Tahap terakhir adalah metode penyajian hasil analisis secara deskriptif dengan bantuan tabel
untuk mempermudah pembacaan. Penyajian analisis dalam penelitian ini mencakup dua
permasalahan yang telah disampaikan pada bagian pendahuluan.

TEMUAN PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Mitos-Mitos Ajaran dalam Babad Kayu Selem

Mitos Lahirnya Bhujangga dan Keturunan Pasek Kayu Selem

Golongan keluarga Pasek Kayu Selem merupakan inti dari Babad Kayu Selem. Keluarga Pasek
Kayu Selem merupakan golongan sudra keturunan dari Mpu Kamareka. Golongan tersebut lahir
melalui pernikahan putra dan putri Mpu Kamareka, Ki Kayu Ireng dan Ki Kayu Ayu Cemeng. Saat
itu, golongan pasek kayu selem menjadi suri teladan di Bali. Hal itu dapat disebabkan oleh trah
pembentuknya, yaitu Mpu Kamareka (Bhujangga pertama di Bali).

Tabel 1. Narasi Mitos Lahirnya Bhujangga dan Keturunan Pasek Kayu Selem

Narasi Kutipan

Lahirnya Bujangga di Bali sebagai cikal-bakal “Demikian makna pengetahuan itu, lebih-
Pasek Kayu Selem. Bermula dari kedatangan lebih untuk menyelesaikan upacara

Mpu Mahameru di Tampurhyang. Lalu, beliau dewata. Jangan lalai dan lengah. Boleh

terpukau pada arca batang pohon asam. Karena kamu menjadi bujangga untuk orang-

itu, beliau beryoga semadi dan mengubah arca  orang Baliaga, sampai keturunanmu

tersebut menjadi manusia. Berbagai ajaran selama tiga keturunan.” (him.40)

disampaikan oleh Mpu Mahameru kepada

manusia rekaan itu dan dijadikannya manusia

rekaan itu sebagai guru bagi orang-orang Bali

sebab belum ada bujangga di Bali.

Sebagai Bujangga di Bali, Mpu Kamareka “Ini anugerahku terimalah. Moga-moga

mendapatkan anugerah dari Mpu Mahameru. tidak menemukan halangan. Berhasillah
anakku manusia rekaan, rupa-rupanya
telah kamu terima Sang Hyang Ongkara
mantra. Yaitu aksara yang terletak pada
dirimu (buana alit) dan aksara yang
terletak di luar.” (hlm. 40)
“Ini ada lagi apa yang dinamakan aksara-
aksara dyatmika, sastra-sastra di
badanmu. Itu dipergunakan di badanmu.
Mudah-mudahan, moga-moga tidak ada
rintangan; berhasil dengan sukses dan
berguna bagi segala kebijakan....” (hlm.
58)

Mpu Mahameru pun memberi nama kepada

manusia rekaan itu dengan nama Mpu Bandesa  “ ... ada lagi keturunanmu, mereka itu
Dryakah yang selanjutnya dikenal dengan Mpu dinamakan golongan Arya Pasek Kayu
Kamareka. Keturunan Mpu Kamareka tersebut Selem dan mereka itu boleh menjadi

Crises on Lahguages and Literature 1137



Aalaa Hilyati

yang akhirnya melahirkan golongan Arya Pasek bujangga tetapi hanya selama tiga

Kayu Selem keturunan.” (hlm. 58).

Interpretasi: Bujangga (bhujangga) merupakan gelar pendeta dari golongan sudra. Golongan
sudra yang lain mengambil gelar mereka berdasarkan kelompok keturunan, seperti sri mpu
pande, sri mpu pasek, jero dukuh, dan jero sengguhu (Stuart-Fox, 2010). Oleh sebab itu, gelar
Mpu Kamareka berkaitan dengan latar belakangnya sebagai seorang sudra dengan amanah
bhujangga. Melalui narasi tersebut, dapat terlihat bahwa unsur mitos terkait asal-usul
bhujangga dan keluarga Pasek tercermin dalam konteks sosial saat ini.

Misalnya, menurut Stuart-Fox (2010), biasanya keluarga Pasek Kayu Selem melakukan
sembahyang di Pura Ratu Pasek Besakih karena mereka menggunakan nama depan Pasek.

Mitos Mata Pencaharian

Sistem mata pencaharian yang diajarkan oleh para Dewa kepada manusia merupakan bagian
dari mitos simbolik. Mitos ini masih bertahan dan berpengaruh pada masyarakat tertentu hingga
saat ini. Tujuannya adalah untuk menjaga keseimbangan serta kelestarian alam. Dalam Babad
Kayu Selem, mitos simbolik yang akhirnya menjadi bukti peradaban di Bali terlihat melalui narasi
dan kutipan berikut.

Tabel 2. Narasi Mitos Mata Pencaharian

Narasi Kutipan

Pekerjaan Bercocok Tanam merupakan “... maka paduka Bhatara yang Mahasuci
pelajaran pertama yang diberikan oleh Para Nirmala itu, memerintahkan kepada para
Dewa agar manusia dapat hidup dengan Dewa dan Dewata datang di Bali,

baik. mengajarkan perihal tata cara kehidupan

menjadi manusia supaya bisa bekerja serta
merasakan lapar dan haus. ltulah sebabnya
manusia memilih pekerjaan bercocok tanam.
Ada gunung Tampurhyang dipergunakan
bercocok tanam padi gaga oleh penduduk
Bali Aga.(hlm. 18)

“ltulah awal mulanya manusia dapat
mengerjakan tanah tegalan padi gaga,
berkebun namanya; menanam segala jenis
umbi-umbian, padi gaga, dan biji-bijian.
Tidak terkatakan suburnya tanaman mereka
semua. Dengan demikian, tiap-tiap rumah
tidak kekurangan makan dan minuman.”

(hlm.20)
Atas perintah Bhatara Brahma, Bagawan “Disuruh Bhatara Hyang Indra oleh Hyang
Wiswakarma mengajarkan manusia menjadi  Paramesti Guru turun ke dunia ini. Langsung
tukang kayu. Maksudnya agar mampu datang ke gunung Tampurhyang
membuat bangunan. memberitakan orang-orang Baliaga untuk

bekerja, terutama pahat-memahat dan
memperbaiki patung-patung dari pohon
asam.” (him.26)
Interpretasi: Hubungan antara manusia dan alam pada masyarakat Jawa-Balitercermin dalam
simbolik Gunungan. Mitos tentang asal-usul gunung mendominasi pulau-pulau dan erat
kaitannya dengan Hinduisasi. Puncak-puncak gunung dianggap sebagai kawasan suci dan
merupakan tempat berstana (bersemayam) para dewa penjaga kehidupan, bumi, danroh para
leluhur yang telah menganugerahkan kemakmuran bagi umat manusia (Stuart-Fox, 2010).

138 | VOLUME 2 (3), 2025



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA...

Mitos gunung-gunung dihadirkan dalam Babad Kayu Selem, khususnya Gunung Tampurhyang
(Pura Tampurhyang) yang saat itu menjadi tempat tinggal suku Bali Aga (suku asli Bali yang
tinggal di pegunungan). Berdasarkan lokasinya, tidak heran bahwa bercocok tanam
merupakan pelajaran pertama yang mereka terima.

Kutipan kedua berkaitan dengan ajaran pahat-pemahat atau membangun yang kental dengan
budaya Jawa-Bali. Ajaran tersebut menjadi akar dari peradaban manusia. Misalnya, Jawa
dengan candinya dan Bali dengan pura. Pada akhirnya, ajaran tersebut termanifestasi dalam
konteks keagamaan sehingga bernilai magis dan sakral.

Norma Kepada Dewa

Mitos merupakan bagian dari sistem pengetahuan manusia yang berisi berbagai nilai dan norma
yang telah disepakati bersama oleh masyarakat pendukungnya. Nilai sendiri merupakan
gambaran ideal yang kemudian menjadi pedoman bagi seseorang untuk mengenal dan
memahami tatanan moral yang dianggap baik buruk (Zeffry, 1998). Bagian ini berkaitan dengan
norma yang seharusnya dimiliki oleh manusia dalam berinteraksi dengan Tuhan. Dalam narasi
Babad Kayu Selem, ajaran berupa norma disampaikan melalui kutipan berikut.

Tabel 3. Narasi Mitos Norma Kepada Dewa

Narasi Kutipan

Norma berkomunikasi dengan dewa: Ucapan “hai kamu manusia. Sesungguhnya
Bunglon kepada manusia yang berbicara bertentangan tingkah lakumu sebagai
dengan Dewa sambil buang air menjadi manusia. Besar kesalahanmu. Terlalu
penyebab manusia tidak lagi dapat melihat sombong dan akhirnya akan menyesatkan.
Dewa. Lagi pula tidak akan menemukan

kesenangan. Di mana ada peraturan yang
engkau ketahui, bercakap-cakap dengan Ida

Cara bersikap atau memperlakukan dewa: Hyang sambil buang air besar. Benarlah
saat wanita Bali Dusun melakukan hubungan kelahiranmu dari tanah yang dikepal-kepal.”
tidak pantas dengan sebuah arca yang “...kesalahanmu merendahkan derajat
menjelma menjadi manusia atas kehendak Dewa....” (hlm. 22)

Bhatara Brahma dan Bhatara Asmara. “Engkau manusia sangat menurut cara yang

tidak baik; kamu bersetubuh di hadapanku.
Kesalahanmu tidak terhingga, gregetan
mengelus-ngelus di hadapanku; tidak tahu
malu, mengerikan. Mudah-mudahan, kamu
senantiasa berselisih di antara keluarga,
tidak rukun bersuami istri di antaramu...”
(hlm. 34)
Interpretasi: Kedua ajaran di atas berkaitan dengan prinsip kepercayaan manusia bahwa
adanya hubungan hierarki antara mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos (Dewa).
Manusia merasa bahwa kelahirannya di bumi atas kehendak kekuatan dari makrokosmos
tersebut. Oleh sebab itu, demi terjaga keselarasan antara keduanya, manusia tidak hanya
mengadakan serangkaian ritual atau pemujaan, tetapi juga melalui norma sebagai wujud
tanggung jawab manusia kepada para Dewa. Hal tersebutlah yang hingga kini dilestarikan dan
dijalankan oleh masyarakat Bali.

Berbagai Upacara atau ritual Sesuai Ajaran Para Dewa

Upacara atau ritual adalah suatu kegiatan yang berkaitan dengan suatu mitos yang bertujuan
menyakralkan diri dan dilakukan secara rutin, tetap, berkala yang dapat dilakukan secara
perorangan maupun kolektif, menurut ruang dan waktu, serta berdasarkan konvensi setempat

Crises on Lahguages and Literature 1139



Aalaa Hilyati

(Zeffry, 1998). Dalam Babad Kayu Selem upacara yang dilakukan berkaitan dengan golongan
sudra. Hal itu menjadi ajaran yang disampaikan oleh Mpu Mahameru kepada Mpu Kamareka.

Namun, sebelum itu, ajaran terkait upacara disampaikan oleh Bhatara Brahma dan Bhatara

Wisnu melalui kutipan berikut.

Tabel 4. Narasi dalam Upacara atau ritual Sesuai Ajaran Para Dewa

Narasi Kutipan

Bhatara Brahma dan Bhatara Wisnu disuruh
oleh Bhatara Paramesti Guru menciptakan
manusia di Pulau Bali agar ada yang
mempelajari peraturan-peraturan di
kemudian hari. Lalu, lahirlah lima orang laki-
laki sangat tampan dan dianugerahi
pengetahuan tentang adat saat mereka
meninggal.

“Yang tertua waktu meninggalnya
diperbolehkan menggunakan bangunan
pemakaman dari bambu, tidak boleh
memakai kayu, alat penggulungnya dari kulit
tangki daun enau tua, tidak boleh dibakar,
memohon tirtha dan memakai lampu kurung.
Mereka disebut orang Pamesan. Yang lebih
muda (Pamade) diperkenankan waktu
meninggalnya menggunakan pengusung
mayat (wadah) dari kayu bersusun bertingkat
memakai sampir, tetapi tidak diperkenankan
dibakar lebih-lebih memohon tirtha. (hlm.
30-32)

Interpretasi: Tirtha dalam bahasa Sansekerta berarti ‘air suci’. Dalam agama Hindu Bali, ada
beragam jenis tirtha yang harus dibedakan berdasarkan fungsinya dalam upacara Bali.
Kemujaraban khusus dari air suci tergantung pada sejumlah unsur: sumber dari air tersebut,
bagaimana air tersebut diberi kekuatan, apakah secara langsung oleh dewa atau oleh
pendeta, jenis pendeta, dan kekuatan khusus yang diberkati ke dalam air tersebut (Stuart-Fox,
2010). Oleh karena itu, keberadaan air suci sangat penting pada saat upacara kematian,
khususnya pembakaran mayat (tirtha pengentas).

Adapun ritual bagi golongan Pasek Kayu Selem disampaikan melalui narasi berikut

Narasi Kutipan

Upacara yang boleh dilakukan oleh Mpu “ini Bujanggamu, Mpu Dryakah boleh
Bandesa Dryakah atas perintah Mpu melaksanakan upacara pangentas.” (hlm.
Mahameru 44)

Ajaran Bhatara Putrajaya dan Bhatara “Nanti kalau ada keturunanmu mati, bakar

Gnijaya untuk golongan Arya Pasek Kayu mayatnya, itu boleh. Tetapi, kalau belum ada

Selem Brahmana di Bali keturunanmu, saudara-ku
Mpu Gnijaya memberikan weda mantra
sampai dengan keturunan-keturunanku,
boleh. Sekarang kamu boleh melaksanakan
upacara mayat orang-orang Baliaga semua.”
(hlm.58)

Interpretasi: Pangentas merupakan upacarayang boleh dilakukan oleh Mpu Dryakah atau Mpu
Kamareka sebagai seorang Bhujangga. Upacara tersebut merupakan bagian pokok dari
upacara ngaben di Bali yang berfungsi untuk memutuskan hubungan kecintaan sang atma
(roh) dengan badan jasmaninya dan mengantarkan atma ke alam pitar.

Dalam tradisi Bali, mitos berupa ajaran ritual/upacara dapat bermakna penyucian. Penyucian
dapat berarti membersihkan kembali berbagai makna simbolik yang sakral yang barangkali
dalam perjalanan waktu sering terganggu dan menjadi tercemar (Zeffry, 1998). Namun, tentu
saja proses penyucian itu ditentukan oleh kasta sosial masyarakat Bali. Terlepas dari itu,

140 | VOLUME 2 (3), 2025



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA...

melalui narasi tersebut terlihat bahwa mitos tidak akan dapat dipahami tanpa bantuan ritual
dan sebaliknya, ritual tidak akan berfungsi dan bermakna tanpa adanya mitos (Zeffry, 1998).

Fungsi Mitos-Mitos Ajaran Pada Kehidupan Manusia

Sebagaimana telah dijelaskan pada subbab sebelumya bahwa mitos-mitos ajaran para Dewa
kepada manusia terbagi menjadi empat: mitos lahirnya bhujangga dan keturunan Pasek Kayu
Selem, mitos mata pencaharian, mitos norma kepada Dewa, dan mitos upacara atau ritual
kepada para Dewa. Berbagai mitos tersebut memenuhi fungsinya sehingga dapat menjadi
landasan atau pedoman demi keselarasan dan ketentraman hidup manusia.

Apabila dikaitkan dengan kelima fungsi mitos menurut Zeffry, pertama, berbagai mitos ajaran
dalam Babad Kayu Selem berfungsi sebagai sarana pendidikan. Fungsi tersebut tersampaikan
melalui keyakinan bahwa tujuan kehadiran para Dewa di bumi tidak hanya untuk menciptkan
manusia, tetapi juga memberikan berbagai ajaran agar manusia dapat hidup dengan layak dan
senantiasa memuja para Dewa. Dengan adanya fungsi mitos sebagai sarana pendidikan, secara
otomatis menghadirkan fungsi mitos kedua, yaitu menjelaskan hakikat kehidupan manusia
bahwa manusia perlu bekerja atau produktif sebagai bentuk tanggung jawab kepada diri sendiri
selama hidup di dunia. Ketiga, berbagai mitos ajaran juga berfungsi sebagai kerangka landasan
bagi manusia ketika berada dalam keadaan kritis dan kacau. Kemudian, fungsi mitos keempat
adalah sebagai mekanisme sosial untuk mempertahankan keteraturan sosial.

Fungsi ketiga dan keempat hadir sesuai dengan kodrat atau kasta manusia tersebut. Menurut
Smith (1985), kasta bukanlah sistem koordinasi kelompok sosial yang direncanakan, tetapi ia
merupakan prinsip menyeluruh yang melandasi perkembangan kehidupan sosial. Dengan
begitu, adanya golongan sudra merupakan prinsip yang hadir melalui latar belakang kehidupan
sosial masyarakat. Misalnya, suku Baliaga sebagai suku pertama di Bali yang hidup di
pergunungan dan terciptanya Mpu Kamareka yang berasal dari arca batang pohon asam. Oleh
karena itu, ajaran-ajaran yang diberikan oleh para Dewa tidak bersifat manasuka, tetapi telah
disesuaikan dengan kodrat penerima, yaitu golongan sudra yang tercermin dalam Babad Kayu
Selem.

KESIMPULAN

Babad Kayu Selem sebagai sastra sejarah memiliki unsur mitos yang dominan. Hal itu
ditunjukkan melalui kisah asal-usul penciptaan yang dilakukan oleh para Dewa demi
keselarasan di Bumi. Salah satunya adalah penciptaan manusia dengan berbagai mitos ajaran
yang melingkupinya. Kehadiran mitos dalam Babad Kayu Selem ditemukan melalui perspektif
pembacaan sejarah sebagai pemahaman (mode of comprehension) dan penciptaan (mode of
creation). Sebagai kepercayaan, mitos dapat diinterpretasikan sebagai cerminan fakta sosial
masyarakat. Dengan begitu, mitos dapat memenuhi fungsinya sebagai sarana pendidikan,
menjelaskan hakikat kehidupan manusia, landasan bagi manusia ketika berada dalam keadaan
kritis dan kacau, dan suatu mekanisme sosial untuk mempertahankan keteraturan sosial.

Fungsi-fungsi mitos disampaikan secara eksplisit melalui ajaran-ajaran dari para Dewa kepada
manusia, seperti ajaran terkait mata pencaharian, norma kepada para Dewa, serta upacara atau
ritual. Berbagai ajaran disampaikan, baik sebagai kisah selingan maupun kisah inti tentang
keturunan golongan pasek kayu selem. Oleh karena itu, pengungkapan asal-mula golongan

Crises on Languages and Literature | 141



Aalaa Hilyati

pasek kayu selem perlu disampaikan melalui kisah Mpu Kamareka agar proses interpretasi
berjalan sistematis. Dengan demikian, mitos-mitos ajaran dalam Babad Kayu Selem merupakan
bagian dari sejarah dan kebudayaan yang mempengaruhi berbagai aspek kehidupan manusia,
khususnya dalam studi ini adalah golongan pasek kayu selem.

Akhirnya, Babad Kayu Selem tidak hanya berfungsi sebagai dokumen sejarah, tetapi juga sebagai
sumber penting kearifan budaya yang terus bergema dalam kerangka sosial saat ini. Dengan
menekankan dampak abadi mitos-mitos ini terhadap identitas budaya dan nilai-nilai sosial, teks
tersebut menyiratkan bahwa memahami dan terlibat dengan narasi semacam itu dapat
memperkuat ikatan komunitas dan menumbuhkan rasa memiliki bersama di antara individu-
individu. Pengakuan mitos sebagai alat untuk koneksi dan identitas ini menyoroti potensinya
untuk memengaruhi kohesi sosial dalam masyarakat kontemporer. Lebih lanjut, hal ini
mendorong individu dan komunitas untuk mengeksplorasi dan merenungkan narasi-narasi
tradisional ini, yang memungkinkan mereka untuk mengambil pelajaran yang berlaku untuk
tantangan dan hubungan modern. Pada akhirnya, studi ini menganjurkan evaluasi ulang mitos,
mendesak masyarakat untuk menghargai kapasitasnya dalam memperkaya pengalaman
manusia dan mempromosikan persatuan dalam komunitas yang beragam.

PERNYATAAN BEBAS KONFLIK KEPENTINGAN
Berikan pernyataan bebas kepentingan dari penulis terhadap penelitian, pengumpulan data,
penulisan manuskrip, dan publikasi artikel.

PERNYATAAN KEASLIAN DAN PENGGUNAAN WAJAR PERANGKAT Al

Sebagai penulis korespondensi, saya menyatakan bahwa naskah ini asli dan publikasinya tidak
melanggar hak cipta atau melanggar kekhawatiran plagiarisme. Saya menyatakan bahwa naskah
ini belum pernah diterbitkan sebelumnya, baik seluruhnya maupun sebagian, oleh jurnal atau
penerbitilmiah lain mana pun, dan saat ini tidak sedang berpartisipasi dalam proses penerbitan
lainnya. Lebih lanjut, saya mengonfirmasi bahwa semua individu yang terdaftar sebagai
kontributor terlibat aktif dalam pembuatan makalah ini dan telah diberitahu tentang partisipasi
mereka. Saya menegaskan bahwa penggunaan alat apa pun dalam penulisan artikel ini
mematuhi etika publikasi dan tidak melanggar prinsip-prinsip akademik apa pun. Jika ditemukan
pelanggaran di kemudian hari, saya bertanggung jawab penuh atas segala implikasi dan kerugian
konsekuensial.

REFERENSI

Gani, A. (2015). “Mitos dalam Babad Songennep”. Program Studi Pendidikan Bahasa Indonesia,
Universitas Negeri Malang. Disertasi.

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi Sejarah Edisi Kedua. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.
Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat Edisi Paripurna. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.

Khasani, F. (2008). “Mitologi Penciptaan Manusia dalam Perspektif Ali Syari’ati”. Fakultas
Ushuluddin dan Filsafat, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah. Skripsi.

Nurhadi. (2009). “Aspek Kekerasan Sebagai Refleksi Kondisi Sosial Politik dalam Karya-Karya
Fiksi Seno Gumira Ajidarma”. Artikel Nomor 58 dalam seminar The First IGSCI
(International Graduate Student Conference on Indonesia), Universitas Gadjah Mada.

142 | VOLUME 2 (3), 2025



MENELUSUR SEJARAH, MENGURAI SASTRA: FUNGSI MITOS AJARAN DEWA...
https://staffnew.uny.ac.id/upload/132236129/penelitian. Diakses pada 28 Desember
2023.

Paramartha, K. (2017). “Mitos dan Legenda dalam Babad Pulesari”. Program Studi Sastra Jawa,
Universitas Udayana. Paper.

Putra, I.P.Y.S, dkk. (2016). “Babad Pasek Kayu Selem Analisis Struktur”. Jurnal Humanis,

Fakultas Ilmu Budaya Unud Vol 16.1 Juli  2016: 130 - 136.
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_penelitian_1_dir. Diakses pada 30 Desember
2023.

Ratna, N.K. (2013). Glosarium: 1.250 Entri Kajian Sastra, Seni, dan Sosial Budaya. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Stuart-Fox, D.J. (2010). Pura Besakih Pura, Agama, dan Masyarakat. Denpasar: Pustaka Larasan.
Wardha, I.W. (1989). Babad Kayu Selem. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Zeffry. (1998). Manusia Mitos Mitologi. Depok: Fakultas Sastra Universitas Indonesia.

DAFTAR LAMAN

https://kabardewata.com/berita/berita-utama/sosial/tradisi-ngaben-di-bali.html

Crises on Lahguages and Literature 1143


https://staffnew.uny.ac.id/upload/132236129/penelitian
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_penelitian_1_dir/

